Pourquoi j’ai peur des monstres ou du noir ?

C’est quoi étre un chef? ..C’est pas juste !
C’est quoi étre libre ? ...et étre normal !?
..Est-ce que les animaux souffrent ?

Des différences entre les filles et les garcons !?

Pourquoi les Hommes se disputent-ils
a propos de Dieu ?

o

Autant de questions qui n’attendent qu’a étre posées !

Parce que nous avons tout et tous a apprendre
de soi, des autres et du monde qui nous entoure...



Peerqeei Philcailsele 2

Le mot Philambule est né de la contraction de deux mots :
Philosophie et Funambule, rencontre de deux univers symbolisant la recherche
d’équilibre entre le corps et I'esprit, le concret et I'abstrait ; la recherche d’un
juste milieu entre les contraires et les différences. Le corps et la pensée, I'un
comme l|‘autre, ont besoin d‘apprentissage et d’autonomie.

Si nous donnons le temps de la suggérer, la pensée peut naitre du corps lui-
méme, des sensations et des émotions, qui elles-mémes peuvent s’affiner, se
développer, se multiplier, étre pensées, pour pouvoir étre mieux comprises et
exprimées, et faire avancer...

Philambule s’appuie sur l'idée selon laquelle les enfants (et les adultes)
ressentent, sentent et réfléchissent aussi et sans doute avant tout avec leurs
corps. Le but étant de renouer avec lui, avec les émotions, les sentiments, et
les expériences de chacun tout en défendant l'importance de la raison, en
incitant les enfants a prendre la parole et a réfléchir sur des sujets variés, qui
peuvent étre choisis ensemble.

Nous pensons que la philosophie, discipline transversale, n‘est pas
réservée a une élite mais un moyen réflexif démocratique d’accés a la
connaissance ou aux connaissances, qui permettent d’atteindre une certaine
sagesse et de promouvoir la paix, |'expression du vivre-ensemble. En ce sens,
elle serait plutot « élitaire pour tous » comme Antoine Vitez le formulait pour
son travail théatral ; c’est-a-dire qu’elle doit amener toute personne a se poser
des questions, a lui donner envie de poursuivre le je-u de I'’étonnement et
de l'interrogation, la recherche de I’équilibre de chacun, autant avec soi-
méme, que dans sa relation a l'autre et au monde qui nous entoure.

Philambule rejoint le développement politique et social de I’'égalité des chances
en donnant la priorité a I'épanouissement de l'enfant a travers des parcours
pédagogiques innovants et respectueux du développement de chacun, a sa
mesure.

X
L'idée de créer l'association Philambule est apparue a travers des envies
respectives et personnelles, de plusieurs personnes dipldmées en philosophie et
ayant des parcours autres que lI'enseighement exclusif, d’amener la philosophie
aux enfants, et inversement.
En proposant et en organisant ces ateliers, elle veut aussi répondre aux
nécessités politiques et sociales, notamment avec les réformes de |I'Education
Nationale, de repenser I'éducation dans son ensemble, non plus en terme strict
de réussite mais en placant I’épanouissement de chaque individu au centre,
condition pour le conduire a sa réussite et a son développement personnel au
sein de la société.

Les projets éducatifs des villes placent au centre des préoccupations de la cité
I’éducation, la lutte contre les inégalités et contre les déterminismes
économiques et sociaux, et souhaitent favoriser la réussite scolaire au méme
titre que l’épanouissement de chaque enfant en tant qu’étre a part entiére,
unique, doté de compétences spécifiques et de potentialités qui ne demandent
gu’a étre révélées.



Mais comment se révéler o soi sy nows wavons pas
le temps powr réfléchir o ce que nows désirons étre ?

Lors d’ateliers de discussion a visée philosophique, Philambule propose aux enfants de
réfléchir sur des notions telles la liberté, le bonheur, la paix, I'amitié, la réussite, |’Autre,
la différence, I'histoire, la violence, le pouvoir, les héros...

Ces ateliers permettront aux enfants de réfléchir ensemble en « communauté de
recherche », a diverses notions, permettant alors de répondre a la place qu'ils et elles
désirent avoir dans notre société.

Aussi, ces ateliers répondent a différents objectifs :

L’'épanouissement et I’'estime de soi

Apprendre a penser par soi-méme et au sein d’un collectif
L’'ouverture aux autres

Penser de maniére autonome

Développement de I'esprit critique et respectueux
Apprendre a débattre ensemble

Apprendre a distinguer et a donner du sens

o 0 O 0 0O O O

A partir des émotions, des réves, des expériences vécues de chacun et des réflexions par
rapport a une notion, les intervenant-e-s (au moins un-e intervenant-e diplomé-e de
philosophie) inviteront les enfants a débattre ensemble afin d’apprendre a distinguer, a
donner du sens a ce qu’ils ressentent et au monde qui les entoure.

Pour répondre a ses objectifs et afin d'introduire la réflexion, les ateliers peuvent partir
de différents supports pédagogiques :

e Textes philosophiques

= Textes littéraires, contes ou mythologiques (avec illustrations)

= (Euvre d'art

= Situations de vie

= Questions ouvertes

= Dessins animés, courts-métrages

= Chansons (écoute et analyse des paroles et de la musique)

= Jeux (jeux coopératifs, cartes, jeux interactifs, etc.)

= Lectures a voix haute et courtes mises en scéne, impros...

= Ateliers de discussion-réflexion sur la notion du corps, de la liberté, du juste-
milieu...accompagné d’atelier de funambulisme

= Balades philosophiques (Développement de débats philosophiques en prenant le
temps de s’arréter devant un batiment, un nom de rue, par rapport a un trajet et
un sujet choisis au préalable, incitation a la contemplation afin de poursuivre la
réflexion, etc.)

Le livre, la lecture et I’écriture (en passant parfois par le dessin) tiennent une
place centrale dans les ateliers a visée philosophique, présents a chaque intervention, de
fagon ludique. Notre objectif est également de faire en sorte que l’enfant (re)trouve sa
curiosité naturelle et l'envie d’apprendre, par lui-méme, pour lui-méme et avec les
autres.



Les ateliers de discussion a visée philosophique permettent :

> D’identifier et de questionner les émotions, les sentiments, les
conceptions et leurs sources

> De travailler sur I'empathie et la maturité affective et intellectuelle des
enfants

> Analyser les discours et les images

> Enrichir son vocabulaire pour aider a s’exprimer et préciser sa pensée

> D’apprendre a définir et a donner du sens

> Différencier les termes et les logiques, et apprendre a verbaliser

> De se maitriser dans la prise de parole face a un auditoire

Aussi, ces ateliers répondent, sans que ce soit leurs buts premiers, a des objectifs
pédagogiques. Développant le sens critique et créatif des enfants, ils leur permettent
d’apprendre dans toutes les autres matieres et sujets, a développer leurs capacités a
analyser, a communiquer et a écouter dans le respect, le non-jugement et la
bienveillance vis-a-vis d’autrui.

Pour débuter...

- Respect des régles d’écoute et de la parole d’autrui

- Bienveillance vis-a-vis de chacun

- Avoir conscience de la dignité humaine

- Appliquer le principe d’égalité et de non-jugement entre les individus

Pour qui ?

Les ateliers de philosophie sont accessibles a tous, enfants et adultes, a partir de 5 ans
sans age limite... le questionnement philosophique vous accompagne ensuite toute la
vie ! Les ateliers se font par tranche d’age.

Dans un cadre hors-scolaire (médiathéques, centres sociaux..), un groupe de 10
personnes dans l'idéal, 12 étant le maximum.
Dans un cadre scolaire, jusqu’a 24 personnes.

Les ateliers de philosophie peuvent aussi se dérouler lors de rencontres
intergénérationnelles, interdisciplinaires, un festival et toute manifestation culturelle
et/ou sociale, ou ils peuvent étre mis en relation avec une thématique.

ou?

Tous les lieux culturels et sociaux souhaitant proposer ces ateliers a un public large ou
spécifique.

% Ecoles, colléges, lycées
% Médiatheques

% Musées

< Centre social

s Accueils de loisirs, ALSH
% Festival




Durée d’un atelier de philosophie ?
De 45 minutes a 1h30 selon les ages et le theme.

Apres 8 ans, l'atelier philosophique peut durer d’1l heure jusqu’a 1h30 maximum selon
les themes abordés et le nombre de séances prévues.

Avant et/ou apreés un atelier philo

Dans l'idée d'une démarche de coéducation, il nous parait important d’inclure les
parents et/ou animateurs ou professeurs qui encadrent les enfants dans le dispositif et
sont les représentants responsables. C’est pourquoi nous pouvons proposer des temps de
discussions afin de répondre aux questions, d’expliquer notre démarche, et d'y réfléchir
ensemble afin de pouvoir |'adapter et répondre aux attentes et besoins de chacun.

Quels sont les intéréts d’ateliers philosophiques avec les enfants ?

> Apprendre a mieux se connaitre et a s’exprimer.

> Apprendre a analyser et comprendre les mots, les images, et son propre
ressenti

> Amener chaque individu a penser par lui-méme et a dialoguer avec les autres

> Apprendre a s’approprier et utiliser des connaissances transversales et
pluridisciplinaires

> Créer un espace et un temps dédiés entierement aux interrogations
philosophiques des enfants (sur la vie, la mort, le temps, I'amour, I'amitié, la
peur, la différence, la propriété, la violence...)

> Construire un cadre démocratique de prise de parole égale et d’écoute
respectueuse dans lequel il n'y a pas de gagnant ou de perdant, pas de bonne ou
de mauvaise réponse.

Cet espace démocratique signifie que les enfants sont égaux face aux interrogations et
dans la prise de parole.

Nous sommes convaincus que nous avons tout et tous a apprendre de l'autre.
Chacun doit pouvoir affirmer sa capacité d’étre pensant, qui renforce en retour |'estime
de soi et nous donne la capacité d’exister, de pouvoir nous épanouir.

Car la notion de plaisir est inséparable de la démarche philosophique et nous sommes
convaincus qu’il n'y a pas que les adultes qui se posent des questions sur les sujets que
notre monde, ancien ou contemporain, nous donne a penser.

Formation pour les adultes

A I'attention de professionnels de l’enfance et de I'adolescence ou de toute personne
intéressée par la pratique d’ateliers de philosophie, des jours de formation a I’'animation
d’ateliers de philosophie avec les enfants et adolescents peuvent étre organisés. Ces
temps de formation peuvent étre liés a I'analyse et a la pratique de la communication
non violente (CNV). Ces deux pratiques peuvent étre liées ensemble ou faire I'objet de
formations distinctes.



Pour tout renseignement :

www.philambule.com
facebook.com/philambule

Conveers

Association Philambule

Tél: 06.77.80.30.42

IPNS — NE PAS JETER SUR LA VOIE PUBLIQUE



