
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
   	
  
	
  
	
  

	
   	
  
	
  

	
   	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
   	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Pourquoi	
  j’ai	
  peur	
  des	
  monstres	
  ou	
  du	
  noir	
  ?	
  
	
  

	
  	
  	
  C’est	
  quoi	
  être	
  un	
  chef	
  ?	
  	
  	
  	
  	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  …C’est	
  pas	
  juste	
  !	
  
	
  

C’est	
  quoi	
  être	
  libre	
  ?	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  …et	
  être	
  normal	
  !?	
  
	
  

…Est-­ce	
  que	
  les	
  animaux	
  souffrent	
  ?	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Des	
  différences	
  entre	
  les	
  filles	
  et	
  les	
  garçons	
  !?	
  
	
  

Pourquoi	
  les	
  Hommes	
  se	
  disputent-­ils	
  	
  
	
   à	
  propos	
  de	
  Dieu	
  ?	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  …	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

	
   	
  
Autant	
  de	
  questions	
  qui	
  n’attendent	
  qu’à	
  être	
  posées	
  !	
  

	
  

Parce	
  que	
  nous	
  avons	
  tout	
  et	
  tous	
  à	
  apprendre	
  	
  
de	
  soi,	
  des	
  autres	
  et	
  du	
  monde	
  qui	
  nous	
  entoure…	
  

 

	
  



	
   2	
  

Pourquoi Philambule ? 
 
Le mot Philambule est né de la contraction de deux mots : 
Philosophie et Funambule, rencontre de deux univers symbolisant la recherche 
d’équilibre entre le corps et l’esprit, le concret et l’abstrait ; la recherche d’un 
juste milieu entre les contraires et les différences. Le corps et la pensée, l’un 
comme l’autre, ont besoin d’apprentissage et d’autonomie. 

 
Si nous donnons le temps de la suggérer, la pensée peut naître du corps lui-
même, des sensations et des émotions, qui elles-mêmes peuvent s’affiner, se 
développer, se multiplier, être pensées, pour pouvoir être mieux comprises et 
exprimées, et faire avancer… 

 
Philambule s’appuie sur l’idée selon laquelle les enfants (et les adultes) 
ressentent, sentent et réfléchissent aussi et sans doute avant tout avec leurs 
corps. Le but étant de renouer avec lui, avec les émotions, les sentiments, et 
les expériences de chacun tout en défendant l’importance de la raison, en 
incitant les enfants à prendre la parole et à réfléchir sur des sujets variés, qui 
peuvent être choisis ensemble. 
 
Nous pensons que la philosophie, discipline transversale, n’est pas 
réservée à une élite mais un moyen réflexif démocratique d’accès à la 
connaissance ou aux connaissances, qui permettent d’atteindre une certaine 
sagesse et de promouvoir la paix, l’expression du vivre-ensemble. En ce sens,  
elle serait plutôt « élitaire pour tous » comme Antoine Vitez le formulait pour 
son travail théâtral ; c’est-à-dire qu’elle doit amener toute personne à se poser 
des questions, à lui donner envie de poursuivre le je-u de l’étonnement et 
de l’interrogation, la recherche de l’équilibre de chacun, autant avec soi-
même, que dans sa relation à l’autre et au monde qui nous entoure.   
 
Philambule rejoint le développement politique et social de l’égalité des chances 
en donnant la priorité à l’épanouissement de l’enfant à travers des parcours 
pédagogiques innovants et respectueux du développement de chacun, à sa 
mesure. 

* 
L’idée de créer l’association Philambule est apparue à travers des envies 
respectives et personnelles, de plusieurs personnes diplômées en philosophie et 
ayant des parcours autres que l’enseignement exclusif, d’amener la philosophie 
aux enfants, et inversement. 
En proposant et en organisant ces ateliers, elle veut aussi répondre aux 
nécessités politiques et sociales, notamment avec les réformes de l’Education 
Nationale, de repenser l’éducation dans son ensemble, non plus en terme strict 
de réussite mais en plaçant l’épanouissement de chaque individu au centre, 
condition pour le conduire à sa réussite et à son développement personnel au 
sein de la société. 
 
Les projets éducatifs des villes placent au centre des préoccupations de la cité 
l’éducation, la lutte contre les inégalités et contre les déterminismes 
économiques et sociaux, et souhaitent favoriser la réussite scolaire au même 
titre que l’épanouissement de chaque enfant en tant qu’être à part entière, 
unique, doté de compétences spécifiques et de potentialités qui ne demandent 
qu’à être révélées. 



	
   3	
  

 
  

  Mais comment se révéler à soi si nous n’avons pas  
  le temps pour réfléchir à ce que nous désirons être ? 

 
 
Lors d’ateliers de discussion à visée philosophique, Philambule propose aux enfants de 
réfléchir sur des notions telles la liberté, le bonheur, la paix, l’amitié, la réussite, l’Autre, 
la différence, l’histoire, la violence, le pouvoir, les héros… 
Ces ateliers permettront aux enfants de réfléchir ensemble en « communauté de 
recherche », à diverses notions, permettant alors de répondre à la place qu’ils et elles 
désirent avoir dans notre société. 
 
Aussi, ces ateliers répondent à différents objectifs :  
 

o L’épanouissement et l’estime de soi 
o Apprendre à penser par soi-même et au sein d’un collectif 
o L’ouverture aux autres 
o Penser de manière autonome 
o Développement de l’esprit critique et respectueux 
o Apprendre à débattre ensemble 
o Apprendre à distinguer et à donner du sens 

A partir des émotions, des rêves, des expériences vécues de chacun et des réflexions par 
rapport à une notion, les intervenant-e-s (au moins un-e intervenant-e diplômé-e de 
philosophie) inviteront les enfants à débattre ensemble afin d’apprendre à distinguer, à 
donner du sens à ce qu’ils ressentent et au monde qui les entoure. 
 
Pour répondre à ses objectifs et afin d’introduire la réflexion, les ateliers peuvent partir 
de différents supports pédagogiques : 
 

• Textes philosophiques 
 Textes littéraires, contes ou mythologiques (avec illustrations) 
 Œuvre d’art 
 Situations de vie 
 Questions ouvertes 
 Dessins animés, courts-métrages 
 Chansons (écoute et analyse des paroles et de la musique) 
 Jeux (jeux coopératifs, cartes, jeux interactifs, etc.) 
 Lectures à voix haute et courtes mises en scène, impros… 
 Ateliers de discussion-réflexion sur la notion du corps, de la liberté, du juste-

milieu…accompagné d’atelier de funambulisme 
 Balades philosophiques (Développement de débats philosophiques en prenant le 

temps de s’arrêter devant un bâtiment, un nom de rue, par rapport à un trajet et 
un sujet choisis au préalable, incitation à la contemplation afin de poursuivre la 
réflexion, etc.) 

 
Le livre, la lecture et l’écriture (en passant parfois par le dessin) tiennent une 
place centrale dans les ateliers à visée philosophique, présents à chaque intervention, de 
façon ludique. Notre objectif est également de faire en sorte que l’enfant (re)trouve sa 
curiosité naturelle et l’envie d’apprendre, par lui-même, pour lui-même et avec les 
autres. 
 

	
  



	
   4	
  

Les ateliers de discussion à visée philosophique permettent : 
 

 D’identifier et de questionner les émotions, les sentiments, les 
conceptions et leurs sources 

 De travailler sur l’empathie et la maturité affective et intellectuelle des 
enfants 

 Analyser les discours et les images 
 Enrichir son vocabulaire pour aider à s’exprimer et préciser sa pensée 
 D’apprendre à définir et à donner du sens 
 Différencier les termes et les logiques, et apprendre à verbaliser 
 De se maîtriser dans la prise de parole face à un auditoire 

 
Aussi, ces ateliers répondent, sans que ce soit leurs buts premiers, à des objectifs 
pédagogiques. Développant le sens critique et créatif des enfants, ils leur permettent 
d’apprendre dans toutes les autres matières et sujets, à développer leurs capacités à 
analyser, à communiquer et à écouter dans le respect, le non-jugement et la 
bienveillance vis-à-vis d’autrui. 
 
 

Pour débuter… 
 

-­‐ Respect des règles d’écoute et de la parole d’autrui 
-­‐ Bienveillance vis-à-vis de chacun 
-­‐ Avoir conscience de la dignité humaine 
-­‐ Appliquer le principe d’égalité et de non-jugement entre les individus  

Pour qui ? 
 

Les ateliers de philosophie sont accessibles à tous, enfants et adultes, à partir de 5 ans 
sans âge limite… le questionnement philosophique vous accompagne ensuite toute la 
vie ! Les ateliers se font par tranche d’âge. 
 
Dans un cadre hors-scolaire (médiathèques, centres sociaux…), un groupe de 10 
personnes dans l’idéal, 12 étant le maximum. 
Dans un cadre scolaire, jusqu’à 24 personnes. 
 
Les ateliers de philosophie peuvent aussi se dérouler lors de rencontres 
intergénérationnelles, interdisciplinaires, un festival et toute manifestation culturelle 
et/ou sociale, où ils peuvent être mis en relation avec une thématique. 

 
Où ? 

 
Tous les lieux culturels et sociaux souhaitant proposer ces ateliers à un public large ou 
spécifique. 
 

 Écoles, collèges, lycées 
 Médiathèques 
 Musées 
 Centre social 
 Accueils de loisirs, ALSH 
 Festival 

 
 

	
  



	
   5	
  

 
 
 

Durée d’un atelier de philosophie ? 
 

De 45 minutes à 1h30 selon les âges et le thème.  
 
Après 8 ans, l’atelier philosophique peut durer d’1 heure jusqu’à 1h30 maximum selon 
les thèmes abordés et le nombre de séances prévues. 
 

Avant et/ou après un atelier philo 
 

Dans l’idée d’une démarche de coéducation, il nous paraît important d’inclure les 
parents et/ou animateurs ou professeurs qui encadrent les enfants dans le dispositif et 
sont les représentants responsables. C’est pourquoi nous pouvons proposer des temps de 
discussions afin de répondre aux questions, d’expliquer notre démarche, et d’y réfléchir 
ensemble afin de pouvoir l’adapter et répondre aux attentes et besoins de chacun. 
 

 
 

Quels sont les intérêts d’ateliers philosophiques avec les enfants ? 
 

 Apprendre à mieux se connaître et à s’exprimer. 
 Apprendre à analyser et comprendre les mots, les images, et son propre 

ressenti 
 Amener chaque individu à penser par lui-même et à dialoguer avec les autres 
 Apprendre à s’approprier et utiliser des connaissances transversales et 

pluridisciplinaires 
 Créer un espace et un temps dédiés entièrement aux interrogations 

philosophiques des enfants (sur la vie, la mort, le temps, l’amour, l’amitié, la 
peur, la différence, la propriété, la violence…) 

 Construire un cadre démocratique de prise de parole égale et d’écoute 
respectueuse dans lequel il n’y a pas de gagnant ou de perdant, pas de bonne ou 
de mauvaise réponse. 

 
Cet espace démocratique signifie que les enfants sont égaux face aux interrogations et 
dans la prise de parole.  
 
Nous sommes convaincus que nous avons tout et tous à apprendre de l’autre. 
Chacun doit pouvoir affirmer sa capacité d’être pensant, qui renforce en retour l’estime 
de soi et nous donne la capacité d’exister, de pouvoir nous épanouir.  
Car la notion de plaisir est inséparable de la démarche philosophique et nous sommes 
convaincus qu’il n’y a pas que les adultes qui se posent des questions sur les sujets que 
notre monde, ancien ou contemporain, nous donne à penser. 
 

 
Formation pour les adultes 

 
À l’attention de professionnels de l’enfance et de l’adolescence ou de toute personne 
intéressée par la pratique d’ateliers de philosophie, des jours de formation à l’animation 
d’ateliers de philosophie avec les enfants et adolescents peuvent être organisés. Ces 
temps de formation peuvent être liés à l’analyse et à la pratique de la communication 
non violente (CNV). Ces deux pratiques peuvent être liées ensemble ou faire l’objet de 
formations distinctes. 

	
  



	
   6	
  

 
Pour tout renseignement :	
  

	
  

Association 
   Philambule  

www.philambule.com	
  
facebook.com/philambule	
  

 
 

 
   
 
 
   

Contacts 
 

	
   	
   	
   	
   	
   	
   Association	
  Philambule	
   	
   	
   	
  
	
  

Tél	
  :	
  06.77.80.30.42	
  
	
  

	
  	
  philambule@gmail.com	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
	
  

	
  
	
  

	
  
	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
IPNS	
  –	
  NE	
  PAS	
  JETER	
  SUR	
  LA	
  VOIE	
  PUBLIQUE	
  


